
[Ed. note: The first five pages (comprising pages 1–8 of the original) of this manuscript are 
transcribed verbatim (correcting only small and obvious typographical errors) from the original. 
The Ditto ink on these pages has faded to near-imperceptible levels, necessitating this 
transcription to restore the text to readable condition. From (the original) page 9 to the end of 
the manuscript, the ink remains in good condition.] 
 

Conscientious Objector Statement of Maurice Zaffke 
Bethel College, Class of ‘70 

 
Today’s problems will not be resolved by metaphysical consensus nor by any statement 

on creation or eschatology or even the nature of God. The question we face does not ask “Can 
you verbally describe your ideology?” but instead, “Can you demonstrate the validity of your 
ideology in action?” These questions are not new. 1900 years ago James responded saying, 
“Yes, I will show you my faith with my action.” More recently Bonhoeffer stated that our first 
concerns were righteousness and its corporate expression. This statement attempts to interpret 
what it means to follow Jesus (act rightly) and to belong to the church (corporate). In honesty it 
must be emphasized that this still remains a verbal statement not a demonstration of faith, but 
from this basis, I do develop the following concept of the church the follows Jesus. 

In my understanding, the church (as described in the New Testament) is a voluntary 
community of cooperation. This is what the body metaphor of the church means. (I Cor. 
13:12-31). “But now there are many members but one body, and the eye cannot say to the 
hand, I have no need of you. Or again, the head to the feet, I have no need of you. On the 
contrary, it is much truer that the members of the body which seem to be weaker are necessary. 
There should be no division in the body but that the members should have the same care for 
one another. And if one member suffers, all the members suffer with it. If one member is 
honored, all the members rejoice with it. Now you are Christ’s body, and individually members of 
it.” What could more perfectly illustrate a community of cooperation than a human body, with its 
parts working for the sustenance of life. 

This is no blob concept of total behavioral conformity, but instead a description of a 
community bound to a common purpose. “For even as the body is one and yet has many parts, 
and all members of the body, though they are many, are one body. So also is Christ. For the 
body is not one member, but many. If the foot should say, because I am not a hand, I am not a 
part of the body, is it not for this reason, any less a part of the body? If the whole body were an 
eye, where would the hearing be? If the whole were hearing, where would the sense of smell 
be? But now God has placed the members, each one of them in the body, just as he desired. 
And if they were all one member, where would the body be? 

Jesus himself pushed the idea of “cooperation” further. He instructed his followers to 
extend this kind of action also to those outside the community, even to the enemy of the 
community After all everyone loves his friend but Jesus insisted one love his enemy. Even his 
ethical statements (“Love your neighbor as yourself” and “Do unto others as you would have 
them do unto you”) affirm the cooperative concept. I use cooperation to describe the 
methodology for living, in which a man achieves well being by contributing to the well being of 
others. This approach must be viewed as antithetical to the competitive approach of the world 

 
1 



(one survives and gains good by winning over others). The church refers to the community of 
cooperation — non-exclusive cooperation both inside and outside the community. 

To focus more completely on what I mean let me delineate what I  do not mean  by 
describing Christendom and the world. Before I begin, I must insist that it is mandatory that one 
reject the American religion to follow Jesus. This description divides very nicely into two 
categories. First, are the attitudes toward deities? Bonhoeffer aptly describes these. First, the 
idea of God is presented as the “Deus ex Machinas” that is called to the front when human 
knowledge fails. For instance, when a man dies, he screams to the Deus ex Machina. Or when 
one faces a cataclysmic event, like a flood of epidemic, he again calls on God. Second, but very 
much related to the first, is the god of the gaps. That means the explanation of the unknown 
receives the name God. Like when it rains, contrary to the prediction. Or more seriously, as was 
illustrated in the Christian response to scientific knowledge discoveries. Perhaps (Bonhoeffer 
suggests) it might be better to call the gaps gaps and not God. The third attitude calls God a 
majesty object. This approach is a meditative, contemplative, super-relevant, 
agonise-in-the-worship-building-for-an-hour-then-go-home torture. Bonhoeffer insists this 
reduces God to an object of adoration. Is not the Jesus of the New Testament something 
radically different from that? He didn’t ask us to fall down before his cross in awe. He told us to 
pick up our own and follow him. There’s nothing unique about this problem. Even in the Old 
Testament, Israel was rather forcefully reminded that God didn’t [go] for grand sacrifice and 
prayer. Read Amos. In case you don’t have time, here is a part. Amos, chapter five, versus 
eighteen through twenty-four, RSV: 

 
Woe to you who desire the day of the Lord 
Why would you have the day of the Lord? 
It is darkness, and not light; 
as if a man fled from a lion, 
and a bear met him; 
or went into the house and leaned with his hand against the wall, 
and a serpent bit him 
Is not the day of the Lord darkness, and not light, 
and gloom with no brightness in it? 
“I hate, I despise your feast, 
and I take no delight in your solemn assemblies. 
Even though you offer me your burnt offerings and cereal offerings, 
I will not accept them, 
and the peace offerings of your fatted beasts 
I will not look upon. 
Take away from me the noise of your songs; 
to the melody of your harps I will not listen 
But let justice roll down like water 
and righteousness like an everflowing stream. 

 

 
2 



Does this description fit today? Fourth, religion emphasizes personal salvation in a 
decadent way. Colloquially put, it says, Man, if you do not hassle the authorities or anyone else; 
If you do as you are told and believe in a God out there and several other metaphysical truths; 
when you die, you won’t.” This is called salvation; or more appropriately, by certain more honest 
souls, “the opiate of the people.” Recently, I saw this attitude of salvation after death expressed 
in a hip Christian newspaper in an article about the revolution. It warned that a revolution was 
impending, and that during a revolution, one could die. Then it asked, where will your head be? 
From this point, it proceeded to present the gospel of salvation after death. The whole emphasis 
falls on salvation from death, not on Jesus, the way, the truth,  our life.  The follower of Jesus is 
not safe from physical death. He is saved to life. He is born again. Alive. Jesus emphasized that 
the hastle was not with those who can kill the body, but with those who can kill the soul... Luke 
12:4. Bonhoeffer makes his point on this subject like this, “What does it mean to interpret in a 
religious sense? I think it means to speak on the one hand metaphysically, and on the other 
hand, individualistically. Neither of these is relevant to the Bible message or to man of today. 
Has not the individualistic question about personal salvation almost completely left us? Are we 
not really under the impression that there are more important things than the question (perhaps 
not more important than the matter itself, but more important that the question.) I know it sounds 
pretty monstrous to say that, but fundamentally, is it not actually Biblical?” Individual salvation is 
important, as Bonhoeffer says. But it is not the question of today. Perhaps, salvation is like 
making bricks. They are primary in the sense that without bricks, no brick building can be 
constructed. However, the American religion in relating to the salvation, often becomes a brick 
factory and storeyard. More and more bricks are made. More and more bricks are stored. The 
question is not whether we could produce more bricks, but rather a question of what we should 
build with the bricks. The proposed design as before stated is that we should build a voluntary 
community of cooperation — that we should build a church. Bonhoeffer claims that these four 
attitudes, God the rescue service, the knowledge filler, the worship object, the savior after death, 
all have the same result. They put the church outside the village of life in the realm where 
knowledge fails and fear pervades. Now let’s enter the village and find out what the American 
religion means inside. Inside the village, Christians are characterized by their 
inconspicuousness. There is no significant difference in the way that the contemporary 
Christians relates to those individuals, groups, and social structures around him. He may 
[unclear, meaning is probably “seclude”] himself in the tower of virtue where, perhaps, he may 
abstain from certain social evils, work hard, and love his family. But is this enough? Provate 
virtue can become an escape mechanism from the way Jesus called us to. Bonhoeffer again 
has the idea, “Here and there people flee from public altercation, into the sanctuary of private 
virtuousness, but anyone who does this must shut his mouth and his eye to the injustice around 
him. Only at the cost of self deception can he keep himself pure from the contamination arising 
from responsible action. In spite of all that he does, what he leaves undone will rob him of his 
peace of mind. He will either go to pieces because of this disquiet or become the most 
hypocritical of pharisees.” 

Perhaps this idea is more understandable in the context of Bonhoeffer’s own dilemma. 
He lived at a time when the Nazis usurped power in Germany. Many of his fellow churchmen 

 
3 



responded, stating they would do good personally, work hard and meet their obligations, and by 
default they supported the regime that brought such terror into the world. 

Today in escape from action the ethic of the American religion has been reduced to a 
perverted doctrine of niceness. The niceness of a church can make it the loneliest place in the 
world. It constitutes a complete denial of the way Jesus related with other humans. Niceness 
becomes social insulation, a way to avoid contact. To me, another spirit is more valid, that spirit 
is committed to the expression of what is thought and felt. I value one touch on the bare skin of 
another over a thousand caresses across the fabric of altruistic niceness. Fortunately, this is 
only part of Christendom’s great response-concern syndrome. People in this religion neurotically 
move, over-concerned about what others are thinking. Ironically, Jesus came to free man from 
such sickness by offering man a secure relationship in his acceptance by God from which basis 
he could pursue right action unaffected by popular pressure. 

As Christians are being “nice” and “sensitive” personally they are cooperating with the 
world. Today the American thing is rich. The American religion responds, engaging in the great 
cycle of waste/consumption, waste/consumption. We can talk of food, clothing, housing, 
transportation. We gorge ourselves in luxury. This is picky only until one sees an American 
[unclear — two words] malnutrition (not to mention Asian children. 

Have we forgotten that we have a cause, the church, the community of cooperation? 
That we have a responsibility to share inside and outside the church? Instead, we are a 
well-oiled part of the American capitalistic, economic system. We act as if this economic system 
were ordained by God. We take the privileges we have acquired through this system and thank 
God for giving them to us. Am I being unpatriotic? If so, ask yourself, what is capitalism? It has 
declared itself to be the most efficient way to produce material goods. Perhaps it is. But only 
that. The most efficient way to produce materials goods. Capitalism accomplishes its objective 
by harnessing the most destructive aspect of man to the economic machine. That is, a man’s 
desire for himself. His desire to beat another. And this means more than natural survival instinct. 
This competitivism reaches extreme forms in self aggrandizement and security striving. Do I 
hear anyone scoffing, saying “It is healthy to be competitive.” Or “That this is the way this 
country was build.” Or “I raise my kids this way so they won’t get walked on.” This health is only 
illusory. America deceives itself by pointing to material goods piled up to its corporate ears. 
What does America pay for its material well being? Look at the sickness of pouring men into 
what Dylan calls the heart attack machine of American industry. Look at the man converted into 
a “three-dollar-an-hour robot to rivet.” W.H. Auden describes the scene like this: “...The Greeks 
were harder hearted than us, but clearer headed. They knew that labor as such is slavery. And 
that no man can feel a personal pride in being a laborer. A man can be proud of being a worker. 
Someone, that is, who fabricates enduring objects. But in our society, the process of fabrication 
has been so rationalized in the interest of speed, economy, and quantity, that the part played by 
the individual factory employee has become too small for it to be meaningful to him as a work, 
and practically all workers have been reduced to laborers.” Paul Tillich expressed a similar 
sentiment with his machine metaphor in  Theology of Culture , paraphrased... he described it as a 
huge machine that man constructed to serve himself. But now, he suddenly finds himself a cog 
supporting with his life the sustenance of the machine. I am sure he doesn’t mean just blue 
collar machines, or blue collar cogs either. Such pain as this must be charged against economic 

 
4 



competitiveness which finds its rationale in the efficient production of materials to be hoarded 
unequally. Competitivism, unfortunately, has done more than harm individuals. It also threatens 
our corporate existence. Look at the ecological hell that we have created. Why did it happen? 
Because Americans are oriented toward private profit in a competitive system, instead of toward 
corporate cooperation. America lost its forests and the air. Look at America’s ugly international 
face. Did America get that by being the good guy? Or did it acquire such a contortion by winning 
to its own advantage so often in international competition? You might call this imperialism. Much 
more can be said on the subject, but I hope that this establishes the point that competitivism 
does not mean health, and that America in growing this way created her own coffin. To raise 
your children this way is to raise them to death. For those that live by bruising shall die by 
beating. How does the American religion respond to these factors? With functional support for 
the capitalistic system? No, more than that. It attempts to sacralize the monster by adoring it as 
God’s ordained. If you don’t believe me, try attacking capitalism in an American religious temple. 
Let me know what happens (if you survive).  

Now that I have abstractly defined church and more concretely stated what I do not 
mean, I will contrast the society that follows Jesus from the “world” society. Perhaps before I do 
that, I should note that Jesus came to give us another way to live. He made it possible for us to 
love. Love is a social term. It refers to a state and method of relationship. As a result, the church 
must be defined as a new society — a new way of relating and living. 

 
1. In American society the supreme value is material. Simply as I quoted earlier, production 

is rationalized for speed, economy, 
 

 
5 
















